# Mandala - Form, Funktion und Bedeutung

CHRISTIAN LUCZANITS

Das Maṇḍala [dkyil 'khor] ist für den Westen der vielleicht faszinierendste und wohl auch der bekannteste Ausdruck der visuellen Kultur des tibetischen Buddhismus. Es gibt unzählige Formen von Maṇḍalas mit einer reichen Symbolik im mikro- und makrokosmischen Bereich, und auch ihre Funktion scheint äußerst vielfältig zu sein. Nach westlicher Vorstellung ist das Maṇḍala eine geometrische Konstellation, in welcher der Kreis dominiert.¹ So ist dann auch am häufigsten vom »mystischen Kreis« die Rede. Es ist schwer zu bestimmen, inwieweit unser westliches Maṇḍala-Bild von der indischen oder der tibetischen Form geprägt ist; meist liegt ihm wohl die voll ausgebildete tibetische Form zugrunde.²

Das Mandala ist Ausdruck des tantrischen Buddhismus des Vajrayāna, dessen wichtigste Lehren direkt und ausschließlich vom Lehrer an den einzuweihenden Schüler weitergegeben werden. Aufgrund des geheimen Charakters dieser Weitergabe ist die Quellenlage zu Beginn der Entwicklung dieser Form des Buddhismus ausgesprochen dünn. Die entsprechenden Texte, vor allem die für die jeweiligen Gottheiten grundlegenden Tantras, sind oft kryptisch verfaßt und dienten wohl vor allem als Gedächtnisstütze. Im tibetischen Raum wurden meist von berühmten Lehrern der Tradition verfaßte Kommentare zu diesen »Wurzeltexten« [rtsa rgyud] verwendet. Umgekehrt muß man berücksichtigen, daß die Niederschrift einer solchen Lehre, noch mehr aber das Darstellen eines Mandala oder seiner Gottheiten, bereits ein Aufweichen des geheimen Charakters anzeigt.

Eine hermeneutische Etymologie umschreibt die Bedeutung des Mandala mit dem Ergreifen [skr. la] der Essenz [skr. manda].3 Die Essenz ist dabei durch die zentrale Gottheit dargestellt, deren symbolischer Ausdruck bestimmte Eigenschaften wiedergibt. Die eigentliche Bedeutung eines Mandala ist unmittelbar mit den visualisierten Gottheiten verbunden und findet in ihrem Symbolgehalt und der damit zusammenhängenden Visualisierungspraxis ihren Ausdruck. Im Mandala spiegeln sich Varianten des buddhistischen Heilsweges, wobei zum Weg der Meditation und dem Weg der Erkenntnis noch ein weiterer Weg zu zählen ist, der das Ritual in den Vordergrund stellt. Dieser in der indotibetischen Mandala-Praxis sichtbare Ritualismus ist das eigentlich Neue im tantrischen Buddhismus, er hat seine entfernten Vorgänger in den vedischen Riten. Bei den älteren Formen des tantrischen Buddhismus steht dann auch das Ritual im Vordergrund.

Im Folgenden sollen die Entwicklungsstufen zu der heutigen Form des tibetischen Mandala aufgezeigt und einige Definitionen des Mandala entwickelt werden. Die historische Betrachtungsweise soll einige der im indischen und zentralasiatisch-chinesischen Raum entstandenen Formen besser verständlich machen und in Relation zur tibetischen Ausgestaltung setzen. Ebenso soll auf die Funktion des Mandala und seiner verschiedenen Formen eingegangen und der symbolische Gehalt einiger Mandalas exemplarisch angeführt werden.

# Die Versammlung der Gottheiten im Mandala

Bei einer Analyse des indo-tibetischen Mandala sind zwei grundlegend verschiedene Elemente zu unterscheiden, deren Verwendung und Zusammenspiel die Bedeutung des Mandala erschließen läßt: die Versammlung der Gottheiten des Mandala und seine visualisierte oder gezeichnete geometrische Form.<sup>4</sup>

Die übliche Definition des Mandala im esoterischen Buddhismus leitet das Wort von skr. »milana«, »Zusammenkunft«, ab.5 So wird das tibetische Wort für Mandala, »Kyilkhor«, auch als Zentrum [dkyil] und Umgebung ['khor] verstanden, wobei die zentrale Gottheit die Mitte und das sie umgebende Gefolge die Peripherie einnimmt. Dabei kommt der Versammlung der mit dem Mandala assoziierten Gottheiten eine besondere Bedeutung zu. Die tibetische Definition weist ferner auf die strenge Hierarchie innerhalb des Mandala hin. Dabei stellt man sich vor, daß die zentrale Gottheit ihr Gefolge erzeugt und die Gottheiten im Gefolge nur Teilaspekte der zentralen Gottheit darstellen. Während die zentrale Gottheit also für etwas Absolutes steht, repräsentieren die sekundären Gottheiten Teile dieses Absoluten.6

Die Gottheiten des Mandala werden meist von innen nach außen visualisiert, wobei sich der Praktizierende mit der Zentralgottheit gleichsetzt. Bei der Meditation der sekundären Gottheiten ist eine bestimmte Reihenfolge zu beachten. Nimmt man eine Fünfergruppe zur Grundlage, gibt es z.B. drei Möglichkeiten: Man stellt sich zuerst die seitlich sitzenden Gottheiten vor, dann die im Vordergrund und dann die hinter der zentralen Gottheit. Diese Reihenfolge geht vermutlich auf die Hierarchie der drei Familien -Buddha, Lotos und Vajra - zurück, welche nach der systematischen tibetischen Betrachtung den Kriyā- und Caryā-Tantras zugrunde liegen. Weiterhin können die Gottheiten, meist vom (unten lokalisierten) Osten ausgehend, im oder gegen den Uhrzeigersinn visualisiert werden. Dabei sind linksdrehende, also gegen den Uhrzeigersinn visualisierte Mandala-Versammlungen wesentlich seltener als rechtsdrehende. Vor allem Mandalas der als weiblich klassifizierten Tantras der höchsten Zuordnung, der sogenannten Mutter-Tantras der Anuttara-Yoga-Tantra-Klasse, sind links-

Abb. I Eine Frühform des Durgatiparisodhana-Maṇḍala mit den Fünf Tathāgatas, Dunhuang, spätes 9. Jh., 44,8 x 43,2 cm, British Museum, Stein painting 173, Ch. 00428. © Copyright the Trustees of the British Museum



drehend.<sup>7</sup> Je nach Komplexität und Symbolik des Maṇḍala werden weitere Gruppen von sekundären Gottheiten in konzentrisch nach außen angeordneten Gruppierungen visualisiert, wobei komplexere Maṇḍalas mehr als 200 Gottheiten enthalten.

Bei den Gottheiten an der äußersten Peripherie, die meist auch als Torwächter fungieren, steht nicht notwendigerweise der Schutz nach außen im Vordergrund, wie etwa bei den zehn zornvollen Schützern [khro bo beu; skr. daśakrodha], die in den zehn Himmelsrichtungen wachen.<sup>8</sup>

#### Das Runde

Es ist allgemein bekannt, daß das Mandala rund ist. Warum aber sind dann frühe zentralasiatische und ostasiatische Mandalas quadratisch? So sind z. B. die in Dunhuang gefundenen Mandala-Zeichnungen, wie auch die ins 8. Jh. zurückgehenden Mandalas der japanischen Shingon-Schule, quadratisch. Dabei entspricht das Palastquadrat mit seinen vier Toren dem äußeren Rand des Mandala (Abb. 1). In vielen Fällen ist der Palast noch von einer schützenden Vajra-Kette umgeben. Diese Mandalas erscheinen uns unfertig oder gekürzt dargestellt, es gibt aber durchaus Hinweise, die anzeigen, daß ein Mandala ursprünglich außen nicht unbedingt rund war, wie wir es von der tibetischen Form her kennen. So ist z.B. in den frühesten Beschreibungen des Mandala-Rituals nur von einem Quadrat9 die Rede, oder von einem Quadrat, das von einem Feuergraben und einer Vajra-Kette umgeben ist10 und das den zu Beginn des Rituals zu reinigenden Raum abgrenzt.

Bei dem mit dem Wort Mandala bezeichneten »Runden« dürfte es sich also ursprünglich um das im Zentrum dargestellte Element gehandelt haben, dessen Form sich nach der Versammlung der Gottheiten und dem Zweck des Ritus richtet. Buddhaguhya unterscheidet im Dharmamaṇḍala-Sūtra [dkyil 'khor gyi chos mdor bsdus pa] aus der zweiten Hälfte des 8. Jhs. die folgenden Formen: den kreisförmigen Lotos, das Juwelenrad in einem Quadrat, den abgeschnittenen Kreis und das Dreieck. Die gewählte Form richtet sich dabei nach dem Zweck des Rituals: Der Lotos dient der Befriedung, das Rad der Mehrung, der abgeschnittene Kreis der Ermächtigung und das Dreieck der Zerstörung.<sup>11</sup>

Dem auf der Spitze stehenden Dreieck kommt dabei eine besondere Bedeutung zu, da es auch mit dem weiblichen Geschlechtsorgan identifiziert wird. Als solches wird es »Ursprung aller Dharmas« [skr. dharmodaya] genannt, wobei »Dharma« hier die grundlegenden Bestandteile der empirischen Welt bezeichnet.<sup>12</sup> Im Vajravārāhī-Thangka (Kat.-Nr. 58) ist wohl das kleine, auf der Spitze stehende Dreieck, auf dem der die Hauptgöttin tragende Lotos steht, als Dharmodaya zu verstehen.<sup>13</sup> Ideell ersteht dieses aus der umgebenden Leichenstätte, die als idealer Ort für tantrische Praktiken gilt. In anderen Versionen des Vajravārāhī-Maṇḍala bilden zwei sich gegenseitig überlappende gleichseitige Dreiecke ein rundes Zentrum.<sup>14</sup>

In der tibetischen Tradition bildet die Versammlung der Gottheiten zusammen mit der Geometrie des Mandala ein sich entsprechendes harmonisches Ganzes. Jede Gottheit oder Gruppe von Gottheiten ist dabei einem bestimmten Teil innerhalb dieser Geometrie zugeordnet. Diese Harmonie ist aber wohl einer erst allmählich entstandenen Systematisierung der mit dem Mandala verbundenen rituellen Praxis zuzuschreiben. Ursprünglich dürften die Form des verwendeten Mandala und die damit verbundenen Gottheiten einander nicht unbedingt entsprochen haben, was wohl in den unterschiedlichen Funktionen der Mandala-Versammlung und des geometrisch gezeichneten Mandala begründet ist (s.u.).

#### Bestandteile des Mandala

Wie die Geometrie des Zentrums wurde auch das Erscheinungsbild des Mandala als Ganzes allmählich systematisiert, wobei dieser Prozeß erst im Laufe des 13. Jhs. weitgehend abgeschlossen war. Das Mandala, wie es sich letztendlich durchgesetzt hat, ist durch einen Feuer- und einen Vajra-Kreis nach außen abgeschlossen. Die beiden Kreise symbolisieren die Abgrenzung der geheiligten Sphäre und sorgen dafür, daß sie rein bleibt. Üblicherweise schließt ein Kreis von Lotosblütenblättern als innere Abgrenzung daran an und symbolisiert eine Lotosscheibe, auf der ein gekreuzter Vajra [sna tshogs rdo rje; skr. viśvavajra] liegt und das unerschütterliche, »diamantene« Fundament des Mandala-Palastes bildet. Der Kreuz-Vajra hat die Farben der >Fünf Buddha-Familien<, wobei das Zentrum entweder weiß (für Vairocana und seine Familie) oder blau (für Aksobhya und seine Familie) ist. In der Mandala-Darstellung sind meist nur die »Zangen« des gekreuzten Vajra an den Seiten der Tore sichtbar. Sie tragen üblicherweise die Farben der der jeweiligen Richtung zugeordneten Buddha-Familie.

Die Farben der fünf Buddhas bestimmen auch den Hintergrund der vier Kardinalrichtungen im Mandala-Palast, wobei der Osten unten ist, da die Hauptgottheit nach Osten gerichtet gedacht ist. Eine wesentliche Ausnahme bilden die Vajrabhairava gewidmeten Mandalas, die nach Süden gerichtet sind; dementsprechend versetzen sich die Farben der Mandala-Viertel. Die meisten Mandalas unterliegen dem Symbolkanon für die fünf Buddhas, selbst wenn die Gottheiten darin nur einer bestimmten Familie zugeordnet werden. Einzig das Kālacakra- Mandala besitzt eine eigene Farbsymbolik (Kat.-Nr. 76). 15

Der Mandala-Palast ist quadratisch und hat vier Tore, die in der zweidimensionalen Darstellung in Seitenansicht nach außen geklappt sind und später recht komplex ausgebildet sein können (Abb. 2). Auf Thangkas werden die Palastwand und ihre Elemente sowohl aus der Vogelperspektive – so die Wand selbst – als auch in Seitenansicht – so die meisten Schmuckelemente wie Banner, Girlanden und Zierbänder – dargestellt.16 Ein eigenartiges Element, das schon in den frühesten Darstellungen an den Ecken des Palastes zu finden ist, sind die vajra-geschmückten Mondsicheln [rdo rje rin chen gyis spras pa'i zla ba phyed pa].17 Sie sollen das Erleuchtungsdenken symbolisieren. Aufgrund ihrer Lage in den Ecken und manchmal auch an den Seiten der Tore<sup>18</sup> können sie – vergleichbar den Kīlas – auch als Elemente interpretiert werden, die der Fixierung des Mandala-Palastes dienen.

Während die bisher angeführten Elemente als integrale Bestandteile der klassischen Mandala-Darstellung bezeichnet werden können, sind andere, wie etwa der Kreis der Leichenstätten, nur in bestimmten Mandalas zu finden, nämlich denen der halbzornigen und zornvollen Gottheiten. Er ist an der äußersten Peripherie des Mandala, meist zwischen dem Vajra- und dem Lotoskreis, dargestellt. Diese acht kanonisierten Leichenstätten, die geographisch über den indischen Subkontinent verteilt gedacht werden, treten anfänglich vor allem im Zusammenhang mit Cakrasamvara (Kat.-Nrn. 53, 74), Vajrayoginī und Hevajra (Kat.-Nr. 50) auf, finden dann aber auch Eingang in andere Zyklen, wie z. B. den des Nīlāmbaradhara-Vajrapāṇi (Kat.-Nr. 78). Am anschaulichsten ist die periphere Natur dieser Stätten im Lotos-Mandala des Vajrabhairava wiedergegeben, wo sie an der Außenseite der Blütenblätter zu finden sind (Kat.-Nr.75).

Im Maṇḍala kann ein kosmologischer Bezug enthalten sein, bildlich umgesetzt ist er aber nur im Kālacakra-Maṇḍala, das in vielerlei Hinsicht eine Sonderstellung einnimmt.<sup>19</sup> Das Kālacakra-Tantra stellt dabei, alternativ zum traditionellen System des Abhidharmakoṣa, ein eigenes Weltsystem vor, das in Form von verschieden gefärbten Kreisen innerhalb des Feuerkreises in der Darstellung



Abb. 2 Maṇḍala-Tor, Alchi Sumtsek, frühes 13. Jh. Photo: Jaroslav Poncar, 1989

umgesetzt wird. Dabei wird der Kosmos als aus übereinander gelagerten Scheiben von Elementen mit zunehmender Festigkeit bestehend gesehen. <sup>20</sup> Ferner stellen die Gottheiten des äußeren Quadrats im Kālacakra-Maṇḍala die Zeitrechnung dar, wobei die einzelnen Gottheiten die Tage, die sie zusammenfassenden Scheiben die Monate und die diesen Scheiben zugrunde liegenden Tiere die Tierkreiszeichen wiedergeben. Letztere sind im Maṇḍala-Thangka in der Ausstellung (Kat.-Nr. 76) nicht dargestellt.

Das Kālacakra-Maṇḍala ist auch eng mit dem mythischen Königreich von Śambhala verbunden, waren es doch die Könige von Śambhala, welche die Praxis dieses Maṇḍala tradiert und an die Menschen weitergegeben haben. Auch wenn es dem ersten Anschein nach so aussieht, stellt die Śambhala-Darstellung kein Maṇḍala im eigentlichen Sinne dar, sondern ein Weltsystem, das der Vorstellung von der Erdscheibe des Kosmos nicht unähnlich ist (Kat.-Nr.79).<sup>21</sup> Während auf dem Kālacakra-Thangka der Bezug zu den Königen von Śambhala fehlt, sind diese im oberen Bereich des Śambhala-Thangka dargestellt; Kālacakra, die Hauptgottheit des Maṇḍala, ist in der linken oberen Ecke zu sehen.

Selbst wenn anderen Maṇḍalas ein unmittelbarer Bezug zur Vorstellung des Kosmos fehlt, stellt doch jedes Maṇḍala einen eigenen idealisierten Kosmos dar. Dieser Bezug ist allerdings nur aus der Visualisierungspraxis ersichtlich, in der die üblicherweise wahrgenommene Welt durch ein geordnetes System kosmischer Dimensionen ersetzt wird. So stellt sich der Praktizierende den Grund, auf dem das Maṇḍala und seine Gottheiten visualisiert werden, aus einigen oder allen kosmischen Elementen bestehend und ins Unendliche reichend vor. Dabei werden Wind, Feuer, Wasser und Erde oft einer bestimmten geometrischen Form zugeordnet und meist in übereinander liegenden Schichten visualisiert.<sup>22</sup> Die vertikale Schichtung der Elemente mit nach oben hin zunehmender Festigkeit entspricht der Vor-

stellung des Kosmos sowohl im Abhidharmakoşa- als auch im Kālacakra-System.

#### Funktionen des Mandala

Das Mandala mit der darin enthaltenen Götterversammlung hat eine meditative und eine rituelle Funktion. In der tibetischen Tradition sind das gezeichnete Mandala und die Versammlung der zu visualisierenden Gottheiten unmittelbar aufeinander bezogen. Die Geometrie des Mandala spiegelt dabei die Anzahl der Gottheiten sowie Form und Hierarchie der Versammlung wider. Dies dürfte aber nicht immer so gewesen sein, wie in Dunhuang gefundene Zeichnungen zeigen.23 Aus diesen und frühen Beschreibungen von Mandalas<sup>24</sup> geht hervor, daß die Geometrie des rituell abgesteckten Raumes von der Funktion des Mandala abhängig war und nicht von der Anzahl und Position der in diesem Ritual visualisierten Gottheiten. Das Versammlungs-Mandala und das gezeichnete Mandala waren also unabhängige Teile eines rituellen Ganzen und ergänzten sich gegenseitig, wobei die gezeichnete Versammlung die zu visualisierenden Gottheiten darstellt und die Geometrie die für den Ritus notwendige gereinigte Sphäre.

## Visualisierung

Viele tantrische Texte, die als Meditationsliturgien, wörtlich »Mittel der Vollendung« bzw. »Methode der Aneignung« [sgrub thabs; skr. sādhana], bezeichnet werden können, beschreiben zunächst die Visualisierung der Grundfläche [skr. bhūmi] für die Mandala-Versammlung mit ihren Gottheiten. Als Beispiel sei das von Elizabeth English übersetzte Vajravārāhī-Sādhana des Umāpatidevapāda angeführt: Es beginnt mit einer Visualisierung der den Raum ausfüllenden Buddhas, ihrer siebenfachen Verehrung, der Pflege der vier unermeßlichen Eigenschaften [tshad med; skr. apramāṇa] eines Bodhisattva<sup>25</sup> und der Realisierung der Leerheit aller Existenz. Dann werden ein etwas kryptischer quadratischer Raum mit Göttinnen visualisiert, wobei der Schutz nach außen im Vordergrund steht. Es folgt die Visualisierung der zentralen Versammlung innerhalb eines Vajra-Käfigs [skr. vajrapañjara], wobei der Praktizierende sich selbst als die Hauptgottheit generiert.26

Abgesehen von der einleitenden Vorstellung einer reinen Sphäre kosmischer Dimension steht bei der Visualisierung die Hauptgottheit und ihr Gefolge, also die Versammlung der Maṇḍala-Gottheiten, im Vordergrund. Dabei stellt sich der Praktizierende unter anderem die zu visualisierende Gottheit und ihr Gefolge aus ihren Keimsilben hervorgehend vor. Diese für den tantrischen Buddhismus charakteristische Meditationstechnik wird treffend als Gottheiten-Yoga bezeichnet. Die Hauptgottheit wird dabei entweder als vor dem Praktizierenden befindlich visualisiert, oder der

Praktizierende identifiziert sich selbst mit ihr und all ihren Merkmalen, von ihrem Gefolge umgeben. Letztere Technik drückt wieder den großen, durch die Hierarchie bedingten Abstand zwischen Hauptgottheit und Gefolge aus.

Die visualisierte Gottheit ist die für den Praktizierenden relevante Emanation der absoluten Natur des Buddha. Sie wurde ihm von seinem Lehrer [bla ma; skr. guru] zugewiesen, der ihn in die Praxis dieser Emanation in Form von Unterweisungen und einer Weihe einführt. Die Gottheit ist also praktisch eine auf den Praktizierenden zugeschnittene Form des Buddha und wird auch als »persönlicher Buddha« bzw. »persönliche Meditationsgottheit« [yidam; skr. iṣṭadevatā] bezeichnet.

In der nachträglichen systematisierenden Interpretation dieser Praxis bildet das mit dem Vajradhātu- und verwandten Mandalas entwickelte System der fünf Buddhas die Grundlage. Dabei stellen die fünf Buddhas den Gegenpol zu den fünf Geistesgiften dar, die in jedem Menschen gegenwärtig sind; je nachdem, welches Geistesgift vorherrscht, kann dem Adepten einer der Buddhas zugewiesen werden, der zugleich auch im positiven Sinne seiner Persönlichkeit am besten entspricht. Dabei kommt dem Erscheinungsbild der Gottheit in all seinen Einzelheiten symbolische Bedeutung zu, und die spezielle Eigenschaft der Buddha-Manifestation wird auch in ihrer Gestalt ausgedrückt. Demgemäß wird die Manifestation der Buddhas und ihres Gefolges in zahlreichen verschiedenen Formen gesehen, welche wiederum im Zentrum entsprechend unterschiedlicher Mandalas zu finden sind. Das ist einer der Gründe, warum es im tantrischen Buddhismus eine große Anzahl und ein breites Spektrum von persönlichen Buddhas gibt.

Bei der Visualisierung des Mandala, in deren Verlauf der Praktizierende sich mit der Hauptgottheit identifiziert und ihr Gefolge erschafft, wird zunächst ein Raum erzeugt.27 Dieser hat zwar vieles mit dem tatsächlich gezeichneten Mandala gemeinsam, ist aber wesentlich einfacher gestaltet als dieses, wenngleich er Elemente enthält, die dort nicht vorkommen. Man kann hier von einem speziellen visualisierten Mandala sprechen.<sup>28</sup> Übliche Elemente des visualisierten Mandala sind der von einem Feuer und Vajras umgebene, sich ins Unendliche ausdehnende und in die Unterwelt reichende, flammende Vajra-Grund [skr. vajrabhūmi], auf dem der Raum aufbaut. Oft ist der Grund von quadratischer Form. Auf diesem Grund wölbt sich ein Netz von Vajra-Pfeilen und unter diesem ein Vajra-Käfig [skr. vajrapañjara] mit einem Vajra-Schirm darüber [skr. vajravitāna].29 Die eigentliche Versammlung ersteht in diesem abgeschotteten Raum auf einem Lotos, einem Rad oder eben der Dharmodayā (s.o.).

Vereinfacht und bildlich gesprochen, läßt der Praktizierende bei der Visualisierung einen Raum entstehen, der zwischen unserer Realität, welche als relativ aufgefaßt wird, und der absoluten Realität, die mit der Buddha-Natur identisch ist, liegt.

#### Weihe

Während die mit dem Mandala verbundene Meditation, die Visualisierung, ohne ein physisch dargestelltes Mandala auskommt, ist dieses für die Weitergabe der mit dem Mandala verbundenen Visualisationspraxis unumgänglich. Um ein Mandala praktizieren zu können, muß ein Schüler in die Vorgehensweise eingeweiht werden [dbang bskur; skr. abhiseka]. Bei dieser Ermächtigung oder Weihe spielt der gezeichnete geometrische Raum des Mandala schon deshalb eine nicht unwesentliche Rolle, weil der Schüler auch mit dem rituellen Umfeld des Mandala vertraut gemacht werden muß. Die eigentliche Funktion des dargestellten geometrischen Mandala ist demnach in der Weitergabe der Mandala-Praxis zu sehen. Die frühen Texte erwähnen meist ein vor Ort mit Farbe oder gefärbtem Sand gezeichnetes Mandala [rdul phran kyi dkyil 'khor; skr. rajomandala], welches am Ende des Rituals auch wieder zerstört wird. In Tibet werden aber auch andere Arten des gezeichneten Mandala zur Weihe verwendet, vor allem das auf Stoff gedruckte oder gemalte Mandala [ras bris kyi dkyil 'khor], das auf einen Tisch gezeichnete Mandala und gelegentlich auch ein fest in einem Tempel installiertes dreidimensionales Mandala (Abb. 3).

Zur Herstellung eines Sand-Mandala wird an einem geeigneten Ort zuerst die dafür vorgesehene Fläche rituell gereinigt. Dann werden die Umrisse des Mandala - sowohl die geraden als auch die kreisförmigen Teile - mit einer mit Farbe getränkten Schnur oder auch einem Bündel von fünf Schnüren in den Farben der Fünf Buddha-Familien« gezeichnet und so die wesentlichen Proportionen vorgegeben. Diese Umrisse werden dann mit gefärbtem Sand ausgefüllt, wobei die Gottheiten üblicherweise durch ihre Symbole vertreten sind. Ähnlich wie die Gottheit bei der Visualisierung, wird auch das Mandala im weiteren Verlauf des Rituals mit der eigentlichen Essenz der Gottheit aufgeladen.30 Damit sind die eigentlichen Weihen des Schülers vorbereitet. Oft wird beschrieben, daß er, mit einer Augenbinde versehen, eine Blume in das Mandala wirft und so die ihm zuzuordnende persönliche Gottheit bestimmt wird.31

Die mit den Yoga-Tantras verbundenen Weihen teilen ihre Symbole mit der Königsweihe. So dürften sich die tantrische Weihe und die Weihe eines Königs, für die derselbe Terminus [dbang bskur; skr. abhiṣeka] verwendet wird, zumindest vom 5. bis ins 8. Jh. parallel entwickelt haben. Ausdruck dieser Entwicklung sind die Vasenweihe, das Besprengen mit Wasser und die Kronenweihe, wobei die Krone in Indien erst nach der Gupta-Zeit das ursprüngliche Diadem ersetzt hat. Darüber hinaus gibt es unter den Weihen keine, die direkt auf das Maṇḍala bezogen ist. Entscheidend ist, daß die Weihe mit der Essenz der Hauptgottheit stattfindet, die in das Maṇḍala eingeladen wird, womit die Gottheit und deren Maṇḍala dann auch praktiziert werden dürfen.



# Darstellung von Mandalas in der Kunst

Zwar werden gemalte Mandalas in der tibetischen Tradition zur Weihe verwendet, doch ist es keineswegs klar, ob die Darstellungen an den Tempelwänden, wie etwa in der Versammlungshalle ['du khang] von Alchi, tatsächlich als Weihe-Mandalas zu verstehen sind. Nicht immer wurden voll entwickelte, geometrische Mandalas in mehr oder weniger öffentlichen Tempelräumen gezeigt. Erste Mandala-Darstellungen treten in diesem Kontext erst im Laufe des 12. Jhs. auf, wobei die Mandalas im Übersetzer-Tempel [lo tsa ba lha khang] von Nako/Kinnaur (Himachal Pradesh, Indien) aus dem frühen 12. Jh. wohl die ältesten sind (Abb. 4). Bemerkenswert ist an ihnen, daß die Ecken des Mandala-Palastes über den Feuer- und Vajra-Kreis des Mandala hinausragen. Zusätzlich sind die Schutzgottheiten der äußersten Versammlung des Mandala noch außerhalb des Feuerkreises dargestellt.32 In Bauwerken der Gelug-Schule sowie allgemein nach dem 16. Jh. gibt es kaum öffentliche Mandala-Darstellungen in den Tempeln.

Darüber hinaus folgen die in öffentlichen Gebäuden gezeigten Mandalas einer inhaltlichen Auswahl. In den frühen Tempeln, zumindest bis ins frühe 14. Jh., werden fast ausschließlich voll ausgestaltete Mandalas der Yoga-Tantra-Klasse in den Tempelräumen gezeigt.<sup>33</sup> Dagegen sind Mandalas der Anuttara-Yoga-Tantra-Klasse in öffentlichen Tempelräumen ausgesprochen selten.<sup>34</sup>

Mit Maṇḍala-Darstellungen auf Rollbildern verhält es sich etwas anders, vermutlich, weil diese ursprünglich zum persönlichen Gebrauch hergestellt wurden. Wenn auch das Alter der frühesten Darstellungen von Maṇḍalas auf Thangkas nicht wirklich belegt werden kann, so werden doch einige von ihnen um 1100 oder davor datiert.<sup>35</sup> Es gibt

Abb. 3 Dreidimensionales Maṇḍala des Vajrabhairava, Maṇḍala Lhakhang, Potala. Nach: Gems of the Potala Palace 1999, 92

besonders viele Maṇḍala-Thangkas der Sakya-Schule, vor allem aus dem Zweigkloster Ngor. Meist handelt es sich bei diesen um Teile einer Serie von Maṇḍalas der Vajrāvalī [vajrāvalī-nāma-maṇḍalopāyikā] des Abhayākaragupta (Abb. 5). Es ist überliefert, daß eine solche Serie nur einmal jährlich anläßlich einer Weihe ausgerollt und gezeigt wurde, was auch den guten Erhaltungszustand dieser Man-



Abb. 4 Dharma-dhātuvāgīśvaramañju-śrī-Maṇḍala, Über-setzertempel, Nako, Südwand, frühes
12. Jh. Photo:
C. Luczanits 1998,
20,03 WHAV

dalas erklärt.<sup>36</sup> Ausgehend von dieser Serie wurden später auch umfassendere Sammlungen von Maṇḍalas und die damit zusammenhängenden Rituale beschrieben und dargestellt.<sup>37</sup>

Versammlungs-Maṇḍalas, die nur die Gottheiten eines Maṇḍala zeigen, sind schon aus Indien bekannt; sie sind auch in der tibetischen Kunst die üblichere Form der Darstellung, vor allem, wenn man die Wandmalereien in den Tempeln mit berücksichtigt. Dabei werden die sekundären Gottheiten in meist nachvollziehbarer Position um die zentrale Hauptgottheit geordnet. So bildet im Vajrayoginī-Thangka (Kat.-Nr. 58) die zentrale Gruppe von fünf Yoginīs ein Maṇḍala. Dabei sind die sekundären Gottheiten, beginnend rechts unten, im Uhrzeigersinn um die Hauptgottheit geordnet. Die Farben sind, da wir als Hauptfigur Vairocana erschließen, die der anderen vier Buddha-Familien.<sup>38</sup>

Im Vajrakīla-Thangka (Kat.-Nr. 57) ist das Organisationsprinzip wesentlich schwerer nachvollziehbar. <sup>39</sup> Deutlich sichtbar ist die streng hierarchische Anordnung aller Figuren auf der Basis von Größe, relativer Nähe zur Zentralfigur und relativer Lage im Thangka. Um das zentrale Paar von Vajrakīla und seiner Partnerin Diptacakrā sind die zehn zornvollen Könige, ihre Partnerinnen sowie die winzigen Botinnen aufgereiht. Klar ist, daß jene in der rechten Hälfte in Farbe und Attributen den Buddha-Familien zuzuordnen sind, dabei hält die rechte mittlere Hand der Gottheit das für die Familie charakteristische Attribut (Vajra, Rad, Juwel,

Lotos, Schwert). Unter dieser zentralen Gruppe sind die fünf höchsten Söhne in Kīla-Form dargestellt, auch sie sind den ›Fünf Buddha-Familien‹ zuzuordnen. Die vier vogelköpfigen Torwächter am äußeren Rand des Thangka schließen das Maṇḍala ab. Im Zentrum am oberen Rand sind die ersten drei Träger der Überlieferungslinie der Vajrakīla-Tradition dargestellt und im unteren Bereich die Schutzgottheiten. Sie gehören nicht direkt zum Maṇḍala, sind aber für die Praxis des Maṇḍala durchaus relevant. Natürlich ist es in solchen Darstellungen nicht immer einfach, zwischen den Maṇḍala-Gottheiten und nicht dazu gehörenden Gottheiten zu unterscheiden.

Auch die sogenannten Lotos-Mandalas, die in Tibet eine besonders reiche Ausgestaltung gefunden haben (Kat.-Nrn. 74, 75), sind als Versammlungs-Mandalas zu verstehen. Der Lotos ist dabei nichts anderes als das zentrale Runde des Mandala, und diese Form dürfte daher auf das ursprüngliche Verständnis des Wortes zurückgehen. Die Hauptgottheit allein steht ebenfalls für das Mandala und die damit verbundene Praxis.

# Vajradhātu

Die Yoga-Tantras werden als solche verstanden, bei denen die Rituale vorwiegend zur Erlangung eines spirituellen Ziels ausgeführt werden. Der grundlegende Text dieser Tantras ist das Sarvatathägatatattvasamgraha-Nāma-Mahā-yāna-Sūtra [de bzhin gshegs pa thams cad kyi de kho na nyid bsdus pa zhes bya ba theg pa chen po'i mdo]. Zu diesem Text wurden schon im 8. und frühen 9. Jh. drei umfangreiche Kommentare verfaßt, die auch Aufnahme in den tibetischen Kanon fanden. Kennzeichnend an diesem Text und seinen Kommentaren ist, daß darin das System der ›Fünf Buddha-Familien systematisch beschrieben und festgelegt wurde.

Offenbar parallel dazu ist ein weiteres, eng mit dem Vajradhātu-Zyklus verwandtes, aber weniger systematisiertes Textkorpus entstanden, dessen Rituale sich auf die Reinigung von (den drei) ungünstigen Wiedergeburten [skr. durgatiparisodhana] beziehen.42 Der Titel umschreibt die drei Wiedergeburtsformen, die im unteren Bereich des buddhistischen Rades der Existenzen dargestellt sind, nämlich den Bereich der Tiere, der Hungergeister und der Höllenwesen. Während das eher abstrakte Konzept des Vajradhātu-Maṇḍala nur in der Frühzeit des tibetischen Buddhismus weite Anwendung findet - sowohl in der späten tibetischen Königszeit (8. und 9. Jh.) als auch in frühen Kunstwerken aus der späteren Verbreitung (spätes 10.–12. Jh.) stellt die Hauptgruppe der Gottheiten eine Variante des Vajradhātu-Maṇḍala dar43 -, wird das auf dem Sarvadurgatiparisodhana-Tantra beruhende Ritual bis heute und von allen Schulen praktiziert. Auch werden die diesem Tantra eigenen Buddhas bald mit den fünf Buddhas des Vajradhātu gleichgesetzt.

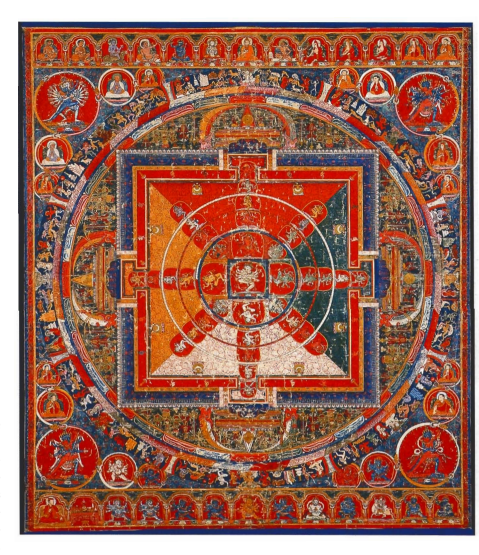
Die Ausstellung zeigt zwei auf diesem Zyklus beruhende Mandalas (Kat.-Nrn. 72, 73). Während in diesen Mandalas die Namen und die Ikonographie der fünf Buddhas im Zentrum anders als beim Vajradhātu sind, ist die Grundstruktur der inneren beiden Versammlungen des Mandala (16 Vajra-Bodhisattvas, 8 Opfergöttinnen, vier Torwächter und 16 Bodhisattvas des glücklichen Zeitalters) die gleiche wie im Vajradhātu-Mandala. Beide Mandalas haben auch den Buddha Vairocana im Zentrum, der in der für das Sarvadurgatipariśodhana-Tantra charakteristischen Form als »Allwissender Vairocana« [kun rig rnam par snang mdzad; skr. sarvavid-vairocana] bezeichnet wird. Die Allwissenheit drückt sich dabei in den vier in alle Richtungen blickenden Gesichtern des meditierenden Buddha aus. Auch hat diese Form des Vairocana die Hände in der ›Geste der Meditation in den Schoß gelegt (Kat.-Nr. 72:1).

Die bisher erwähnten Göttergruppen füllen den inneren Palast der Maṇḍalas sowie das innerste Quadrat im äußeren Palast. In den beiden anderen Quadraten befinden sich dann noch 16 Hörer [skr. śrāvaka], das sind Mönche, die den Buddha lehren gehört haben, und 12 Pratyekabuddhas, also Buddhas, die nach ihrer Erleuchtung nicht die Lehre verkündigen. Im gestickten Maṇḍala des Sarvavid-Vairocana (Kat.-Nr.73) befinden sich diese auf einer Ebene. Die äußeren Tore werden von jeweils vier Torwächtern eingenommen.

Eine Besonderheit einiger Maṇḍalas der Yoga-Tantra-Klasse ist das umfangreiche Pantheon von Hindu- und panindischen Gottheiten, die in den späteren Versionen des Maṇḍala zwischen dem Lotos und dem Vajra-Kreis eingeschoben sind. Dabei handelt es sich um die von Śiva geführten Gottheiten, die einem Mythos nach im Auftrag des Buddha von Vajrapāṇi gewaltsam zum Buddhismus konvertiert wurden. Die wichtigsten Gruppen unter ihnen sind die Schützer der Himmelsrichtungen, die Vier Großen Könige, die Sieben Mütter, eine Reihe von Manifestationen Śivas und Viṣṇus sowie die Planeten und die Sternbilder.

Grundsätzlich formen die fünf Buddhas und die sechzehn Vajra-Bodhisattvas im Zentrum des Vajradhātu-Mandala eine rituelle Abfolge. 45 Demnach wird die Vajra-Familie mit der Erzeugung des Erleuchtungsgedankens [skr. bodhicitta] assoziiert, die Juwelen-Familie symbolisiert die Weihe und die Verehrung durch Gaben, die Lotos-Familie wird mit der Erlangung vollkommener Einsicht [skr. prajñāpāramitā] und deren Weitergabe verbunden und die Karma-Familie mit der Festigung des Erlangten.46 Parallel dazu wird die Funktion der Torwächter nicht im Schutz nach außen, sondern in der (erzwungenen) Einladung aller Buddhas gesehen, die dabei von Vajrāṅkuśa mit seinem Elefantenhaken eingefangen, von Vajrapāśa mit seiner Vajra-Schlinge nach innen geführt, von Vajrasphota mit seiner Kette gebunden und von Vajrāveśa mit Vajra und Glocke fixiert werden.47

Im Laufe des Rituals durchläuft der Adept diesen Prozeß, wobei er sich die jeweiligen Gottheiten vorstellt, ihre Geste [skr. mudra] ausführt und ihre Silbenfolge [skr. man-



tra] ausspricht. Dabei praktiziert er ein rituelles Erzwingen des spirituellen Fortschritts.

### Cakrasamvara und Vajrayoginī

Die Mandalas, die Cakrasanivara und Vajrayoginī gewidmet sind, basieren auf einem völlig anderen Hintergrund. Cakrasamvara mag letztlich auf den im Rgveda erwähnten Sambara zurückgehen,48 sicher ist jedoch, daß seine frühe Form viel von der zornvollen Manifestation des hinduistischen Gottes Siva übernommen hat, ein Umstand, der sich auch ikonographisch niederschlägt (zur Ikonographie des Cakrasamvara vgl. Kat.-Nr. 53).<sup>49</sup> Cakrasamvara ['khor lo sdom pa], wörtlich »Bindung des Rades«, wird im Tibetischen üblicherweise als Khorlo Demchog ['khor lo bde mchog; skr. paramasukha-cakrasamvara] bezeichnet, »Rad der höchsten Glückseligkeit«, ein Name, der auf den Sanskrit-Begriff »Śamvara« [bde mchog], »Höchste Verzückung«, zurückgeht und auf einen für die Cakrasamvara-Praxis charakteristischen Meditationszustand verweist. Seine Partnerin ist Vajrayoginī [rdo rje rnal 'byor ma] bzw. Vajravārāhī [rdo rje phag mo], die auch als eigenständige persönliche Gottheit auftritt (Kat.-Nrn. 58, 59).

Abb. 5 Vajrasattva-Maṇḍala einer Vajravalī-Serie von 1375, Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, Museum für Indische Kunst, Inv.-Nr. I 10041.



Abb. 6 Cakrasamvara-Maṇḍala, Wanla, frühes 14. Jh. Photo: C. Luczanits 2003

In der Kunst sind einige der frühesten Maṇḍala-Thangkas Cakrasaṃvara gewidmet.<sup>50</sup> In größerer Dichte findet man Darstellungen Cakrasaṃvaras aber erst nach 1200, und zwar zuerst im Kreis einiger Kagyü-Schulen. Die meisten Darstellungen sind aber in der Folge der Sakya-Schule zuzuschreiben, für die eigentlich die Hevajra gewidmete Praxis charakteristisch ist (Kat.-Nr. 50).<sup>51</sup>

Im ausführlichen Mandala von 62 Gottheiten ist Cakrasamvara von vier konzentrischen Kreisen umgeben, wobei der innerste mit den vier Dākinīs [mkha' 'gro ma], den vier Vasen mit Blumen und den Schädelschalen [thod pa; skr. kapāla] von den Blättern des zentralen Lotos gebildet wird (Abb. 6). Die weiteren drei Kreise mit jeweils acht Paaren von Gottheiten gleicher Ikonographie werden, von außen nach innen, mit Körper, Rede und Geist assoziiert. Die Gottheiten des Geist-Kreises [skr. cittacakra] sind blau, die des Rede-Kreises [skr. vākcakra] rot und die des äußeren Körper-Kreises [skr. kāyacakra] weiß. Die acht Gottheiten in den Toren und Ecken bilden einen weiteren Kreis, der als Kreis des Gelübdes [skr. samayacakra] bezeichnet wird. Außerhalb des Palastes sind die acht Leichenstätten dargestellt. Das Mandala symbolisiert so den tantrischen Erlösungsweg vom ursprünglichen Gelübde anläßlich der Weihe, die am besten auf einer Leichenstätte vollzogen wird, über die zunehmende Verfeinerung der Praxis bis zur Vereinigung von Weisheit und Methode und damit der Überwindung aller Dualität im Zentrum.

Bei Cakrasamvara steht also nicht der Ritualismus im Vordergrund, sondern die inneren Erfahrungen yogischtantrischer Meditation, wobei die Gottheiten des Mandala auch Entsprechungen im Mikrokosmos des subtilen physischen Körpers des Praktikanten haben. Die meditative Beeinflussung der drei Haupt-Energiebahnen [rtsa; skr. nādī] und der Energiezentren ['khor lo; skr. cakra] dieses subtilen Körpers ist der wesentliche Inhalt der Cakrasamvara-Praxis<sup>52</sup> und drückt sich in der sexuellen Vereinigung der Gottheiten aus. Ihr liegen Erfahrungen aus asketischen

Übungen zugrunde, die einen leidenschaftslosen, kontrollierten Zustand der Glückseligkeit oder »höchsten Verzückung« [bde mchog] hervorrufen, der den Geist für ein Erleuchtungserlebnis besonders empfänglich macht.

Daneben hat das Cakrasamvara-Mandala auch eine äußere, territoriale Komponente, die seinen Entstehungsmythos in Konkurrenz zu sivaitischen tantrischen Kulten erscheinen läßt. Nach einer Variante des Mythos von der Unterwerfung Sivas übernimmt Cakrasamvara Sivas (Bhairavas) Platz auf dem Berg Meru ein, der Achse des indischen Kosmos. Dann manifestiert er die sekundären Gottheiten an 24 sivaitischen Pilgerstätten und nimmt diese somit für den Buddhismus ein. 53 Die 24 Gottheiten des Mandala symbolisieren demnach die über den indischen Subkontinent verteilten heiligen Stätten, ein Konzept, das später von den newarischen Buddhisten auch in Nepal lokalisiert wurde. 54

Das Maṇḍala des Cakrasaṃvara hat also Entsprechungen im mikrokosmischen, physischen Körper des Praktikanten und in der makrokosmischen Erscheinung des Cakrasaṃvara auf dem Weltenberg Meru, dem wiederum das heilige Land Jambudvīpa, der indische Subkontinent mit dem heiligen Berg Kailash, entspricht.

# Vajrabhairava

Vajrabhairava [rdo rje 'jigs byed], der »In-Schrecken-Versetzer«, ist eine Form von Yamāntaka, »Der den Tod zu Ende gebracht hat«, im Tibetischen »Schlächter des (Totengottes) Yama« [gshin rje'i gshed] genannt (Kat.-Nrn. 66, 111, 125). Alle Formen Yamāntakas gelten als Manifestation des Bodhisattva Mañjuśrī, der in Vajrabhairava seinen drastischsten zornvollen Ausdruck findet. Die verschiedenen Formen des Yamāntaka gehören zur Gruppe der Yidams und symbolisieren die Überwindung des Todes (Yama) kraft der buddhistischen Lehre, insbesondere der Weisheit des Mañjuśrī.

Die Vajrabhairava-Tantras werden den Vater-Tantras unter den Anuttara-Yoga-Tantras zugerechnet und erlangten zuerst in der Sakya-Schule eine bedeutende Stellung. Für die Gelugpa gilt Vajrabhairava als wichtigster Yidam und als persönliche Meditationsgottheit ihres Gründers Tsongkhapa (1357–1419), der als Manifestation des Mañjuśrī gilt (Kat.-Nr. 47). Nach den Gelugpa soll die Praxis des Vajrabhairava die Lehren aller anderen Tantras enthalten.<sup>55</sup>

Nach dem Wurzeltext<sup>56</sup> ist die Gottheit extrem zornvoll, mit Schädeln geschmückt, nackt mit erigiertem Penis und einem großem Bauch (Kat.-Nr.75:1). Seine linken Beine sind gestreckt, die rechten leicht gebeugt [skr. pratyālīḍha]. Von seinen neun Köpfen ist der Hauptkopf der eines Büffels und der oberste, friedliche Kopf der des Mañjuśrī.<sup>57</sup> Die Hauptarme halten ein gekrümmtes Messer und eine Schädelschale, die obersten Arme, wie bei Cakrasaṃvara,

eine Elefantenhaut. Die rechten Beine treten Säugetiere, die linken Vögel nieder.

Unter den wenigen Darstellungen von Vajrabhairava-Maṇḍalas gibt es fast so viele Variationen wie Maṇḍalas selbst. Sie alle haben aber gewisse Gemeinsamkeiten. Als Grundlage dient dabei die Lehrtradition der Ngor-Schule, die über Ra Lotsawa Dorje Drag [rwa lo tsā ba rdo rje grags] (1016–1098) nach Tibet gelangte und ein Maṇḍala mit 32 Attributen, wörtlich »Waffen« [skr. āyudha], und acht riesigen Dämonen [ro langs; skr. vetāla] kennt.<sup>58</sup> Die wesentlichen Elemente dieses Maṇḍala finden sich schon im Śrīvajramahābhairava-Tantra, also in einem Wurzeltext.<sup>59</sup>

Im Gegensatz zu den meisten anderen Gottheiten blickt Vajrabhairava nach Süden, wobei diese Richtung in der Darstellung unten ist. Die 32 Waffen sind mit den Attributen des Vajrabhairava identisch, dabei können je nach ihrem Platz im Mandala acht Hauptattribute und 24 Nebenattribute unterschieden werden. Diese Gruppen von Attributen sind entweder in Form von Symbolen oder als Gottheiten dargestellt, womit die allen Mandalas zugrundeliegende Identität von Gottheit und (Haupt-) Symbol in diesem Fall besonders deutlich wird.

Das Zentrum besteht aus einem in neun Teile geteilten Kreis, der nur ein Tor nach Süden hat. Oft ist seine Wand aus Schädelschalen gebildet. Innerhalb des Kreises ist Vajrabhairava, der im Wurzeltext durch einen Leichnam ersetzt ist, von den acht Hauptattributen umgeben, die letztlich Teile dieses Leichnams sind. Dabei handelt es sich nach dem Wurzeltext um einen Kopf, eine Hand, Eingeweide, zwei Füße, einen Schädelknochen, einen weiteren Schädelknochen mit den Haaren, ein Leichentuch und einen Gepfählten.60 Entlang des inneren Kreises bzw. der Innenwand des Palastes sind die 24 weiteren Attribute, meist Waffen, dargestellt. Die acht Dämonen besetzen die Tore und Ecken des Palastes. Zieht man nun die Beschreibung der Symbolik dieser Attribute heran,61 ist zu erkennen, daß bei Vajrabhairava die Beseitigung der die Erkenntnis verhindernden Ursachen und der Erhalt der Erkenntnis eine ganz wesentlich Stellung einnehmen.

Im Vergleich zu den bisher besprochenen Beispielen weisen die dem Vajrabhairava-Kult zugrundeliegenden Texte kaum buddhistische Elemente auf und haben einen überraschend säkularen und sogar exorzistischen Charakter. Auch wenn kein Zweifel besteht, daß auch der Kult des Vajrabhairava auf indische Vorbilder zurückgeht, ist seine Ausgestaltung letztlich tibetisch. Es wäre lohnend, genauer zu erforschen, wie aus einer Gottheit, deren Kult wohl lange Zeit im Verborgenen und zu säkularen Zwecken praktiziert wurde, im tibetischen Buddhismus ein furchteinflößendes Sinnbild der buddhistischen Erkenntnis wurde.

#### **Fazit**

Obwohl alle drei besprochenen Mandalas gerade in ihrer tibetischen Ausgestaltung vieles gemeinsam haben, zeigt ihre Geschichte wie auch der Schwerpunkt ihrer Symbolik wesentliche Unterschiede. Diese Unterschiede sind in den Wurzeltexten sehr viel deutlicher sichtbar als in den indischen und tibetischen Kommentaren. Ritual, meditative Erfahrung und Überwindung der Hindernisse mit dem Ziel der erlösenden Erkenntnis sind wesentlicher Bestandteil jedes tibetischen Mandala; sie dienen der Überwindung des Kreislaufs der Wiedergeburten. Die dabei vertretenen Gottheiten und ihre Emanationen sind im tantrischen Buddhismus ein wichtiges Hilfsmittel auf diesem Weg. Als Emanationen der absoluten Buddha-Natur sind sie Ursprung und Herr ihrer Mandalas, ephemerer Zwischenreiche mit makro- und mikrokosmischen Entsprechungen. Die Identifikation des Praktizierenden mit diesen Gottheiten, ihren Eigenschaften und ihren Mandalas bringt ihn der absoluten Buddha-Natur und damit der eigenen Erleuchtung näher, auch wenn sie nur vorübergehend erlebt wird.62

# Die Entwicklung des Schrifttums in Tibet

- 1 Z.B. Peking Nr. 806.
- 2 Z.B. Peking Nr. 784.
- 3 Ein Band des Kangyur enthält in der Regel etwa 20 bis 26 Bampos, vgl. Kat.-Nr. 28.
- 4 Vgl. z. B. Peking Nr. 897.
- 5 Ein Sohn des Königs Trisong Detsen, auch bekannt unter dem Namen Mutig Tsenpo [mu tig btsan po].
- 6 Vgl. z. B. Peking Nr. 5833.
- 7 Eventuelle Fehlschreibung für Gongkar Chöde [gong dkar chos sde].
- 8 Vgl. z. B. Peking Nr. 730.
- 9 Vgl. z. B. Peking Nr. 730.
- 10 Zu einem anderen Kalligraphen aus Nyemo mit Namen »Lobsang Namgyal aus Nyemo« [snye mo blo bzang rnam rgyal] vgl. Kat.-Nr. 28.
- 11 Vgl. z. B. Peking Nr. 760.
- 12 Vgl. z. B. Peking Nr. 731.
- 13 Vgl. z. B. Peking Nr. 5655.
- 14 Vgl. z. B. Peking Nr. 730.
- 15 Vgl. z. B. Peking Nr. 716.

## Grundstrukturen der tantrischen Rituale in Tibet

- 1 Beyer 2001, 30. Vgl. Tucci/Heissig 1970, 132.
- 2 Die neue Übersetzungstradition beginnt mit Rinchen Sangpo [rin chen bzang po] (958– 1055). Ihr gehören die Schulrichtungen der Sakyapa [sa skya pa], Kagyüpa [bka' brgyud pa] und Gelugpa [dge lugs pa] an. Siehe Tucci/Heissig 1970, 62–126, 32–41; Obermiller 1986, 201–224.
- 3 Die alte Übersetzungstradition der Nyingmapa kennt sechs Tantra-Klassen: Kriyā-Tantra, Caryā-Tantra, Yoga-Tantra, Mahāyoga-Tantra [rnal 'byor bla med rgyud], Anuyoga-Tantra [a nu yoga'i rgyud] und Atiyoga-Tantra [a ti yoga'i rgyud].
- 4 »Man sollte unausgesetzt in der Mitte aller Tathāgatas verweilen; man sollte sich selbst als verbunden (mit einem Buddha) meditieren, in der Weise eines Körpers der Lehre und eines Formkörpers, die in ihrer Natur nicht verschieden, sondern untrennbar eins sind, solange, bis man sich selbst deutlich (als einen Buddha) gesehen hat.« Hopkins 1980, 132.
- 5 Zur Beschreibung der verschiedenen Gottheiten siehe B. Bhattacharyyas Übersetzung der Sādhanamālā, *Bhattacharyya*, *B. 1987*.
- 6 Siehe Dowman 1985.
- 7 Siehe *Eimer 2002 a*; *Eimer 2002 b*.
- 8 Essen/Thingo 1989, 154.
- 9 Siehe *Dagyab* 1977, 7–8.
- 0 Siehe *Dagyab* 1977, 5-7.
- 11 Jamgon Kongtrul 1979, 90.
- 12 Die anderen drei besonderen Vorbereitungen sind die Visualisation und Rezitation von Vajrasattva [rdor sems bsgom bzlas], das Mandala-Opfer [mandal 'bul ba] und der Guru-Yoga [bla ma'i rnal byor].

- 13 Siehe Snellgrove 1987, 177-178.
- 14 Lhalungpa 1979, 73.
- 15 Vgl. Nālandā Translation Committee 1986.
- 16 Vgl. Guenther 1986, 114-115.
- 17 Siehe Mullin 1987, 99-101.
- 18 Tenzin Gyatso 1992, 22.
- 19 Jede Gottheit hat eine spezielle Keimsilbe; so besitzt z. B. die weibliche Gottheit Tara [sgrol ma] die Silbe TAM.
- 20 Der Begriff »Vorstellungswesen« stammt von L.S. Dagyab Rinpoche und erfaßt die Funktion genauer als die wörtliche Übersetzung mit »Gelübdewesen«. Siehe Dagyab 1992, 57–58.
- 21 Beyer 2001, 129.
- 22 Siehe Beyer 2001, 445-446.
- 23 Beyer 2001, 223.
- 24 Beyer 2001, 224-226.
- 25 Tenzin Gyatso 1992, 20.
- 26 Kohn 1997, 234.
- 27 Panchen Ötrul Rinpoche 1987b, 53-64.
- 28 Vgl. die Erläuterung zur Weihung der Handlungs- und Siegeskanne in Kat.-Nr. 114.
- 29 Siehe Beyer 2001, 143.
- 30 Zur Thematik »Inneres und Äußeres Opfer« vergleiche Kat.-Nr.116.
- 31 Zum Mandala-Opfer siehe Kat.-Nr. 102.
- 32 Abbildungen der einzelnen Handgesten finden sich in Beyer 2001.
- 33 Siehe Panchen Ötrul Rinpoche 1996, 28-29.
- 34 Zur Funktion der Schädelschale im inneren Opfer siehe Kat.-Nr. 116.
- 35 Beyer 2001, 162.
- 36 gling ras pa: »bla ma mchod pa yon tan kun 'byung«. Paraphrasierte Übersetzung eines Textes von Lingrepa [gling ras pa] nach *Beyer* 2001, 164.
- 37 Siehe Bütler 1996, 45.
- 38 Siehe Beyer 2001, 263.
- 39 Zur Bedeutung der Senfkörner siehe *Dagyab* 1992, 83–86.
- 40 Panchen Ötrul Rinpoche 1987b, 70.
- 41 Dagyab 1992, 84.

# Mandala - Form, Funktion und Bedeutung

- 1 »Kreis« oder »Scheibe« ist eine der Bedeutungen des Sanskrit-Wortes »Mandala«.
- 2 C.G. Jung nennt die tibetischen Mandalas ausdrücklich »die besten und bedeutsamsten«, Jung 1977, 79–80.
- 3 *Wayman 1999*, 23, zit. nach *Lee* 2003, 130; vgl. dazu *Hodge* 2003, 94.
- 4 So unterscheidet die Yogaratnamālā I.viii, ein Kommentar zum Hevajra-Tantra, ein »Bewohner-Maṇḍala« vom »Wohnungs-Maṇḍala«, vgl. Snellgrove 1959, II, 123 (nach Lee 2003, 131; Tenzing Gyatso/Hopkins 1999, 75–91).
- 5 Das Hevajra-Tantra II.iii, 27 (Snellgrove 1959, II, 56-57, Anm. 1), gibt »milana« bzw. »mīlana« als Entsprechung von »'dus pa« an. Im Hevajra-Tantra II.iii, 26, wird »maṇḍalacakra«, der »Maṇḍala-Kreis«, mit »sarvabuddhātmaka-pura« gleichgesetzt, was »eine Stadt, deren Wesen das aller Buddhas ist« bedeutet.

- 6 Mitte [dkyil] und Umgebung ['khor] werden auch mit Nirvāṇa und Samsāra gleichgesetzt.
- 7 Vgl. dazu Stoddard 1999.
- 8 Die zehn Himmelsrichtungen bestehen aus den vier Kardinalrichtungen, den vier Zwischenrichtungen sowie Zenit und Nadir.
- 9 Z. B. Hodge 2003, 102-106; Siklós 1996, 28.
- 10 Z. B. im Sarvadurgatipariśodhana-Tantra, vgl. Skorupski 1983. Im Dharmamandala-Sūtra ist unklar, ob es sich außen um einen Kreis handelt oder nur um eine Umfassung des Palastquadrats, vgl. Lo Bue 1987.
- 11 Lo Bue 1987, 221–224; Karmay, S. 1988, Taf. 44 A–B. Ein »zerstörendes Maṇḍala« zeigt z. B. Kat.-Nr.78.
- 12 Vgl. English 2002, 149-150.
- 13 Ähnliche Dreiecke sind auch auf anderen Darstellungen zu finden, vgl. z. B. Kossak/Singer 1998, Taf. 21.
- 14 Vgl. z. B. Kossak/Singer 1998, Taf. 20.
- 15 Tenzin Gyatso/Hopkins 1999, 75-91, 236-254.
- 16 Vgl. Brauen 1992, Abb. 40, 45.
- 17 Im Samvarodaya sind es Vajra-Juwelen [rdo rje rin chen; skr. vajraratna], vgl. *Tsuda 1974*, xvii-35.
- 18 Siklós 1996, 28-29.
- 19 Vgl. Brauen 1992.
- 20 Brauen 1992, 18-24 und Abb. 11.
- 21 Vgl. die Beschreibung des Kosmos in Kongtrul 2003, 109–111. Ähnliche Konzepte liegen auch Paradiesdarstellungen wie dem kupferfarbenen Berg des Padmasambhava zugrunde.
- 22 Z. B. Pindārtha (*Hodge* 2003, 485), Sarvadurgatiparišodhana (*Skorupski* 1983, 26f.).
- 23 Besonders aussagekräftig ist dabei die Zeichnung P 2012 im Musée Guimet von vier Mandalas und ihrer jeweiligen Versammlung (Dunhuang bao zang 112.96b–102b). Die Sichtung dieser Zeichnung verdanke ich Amanda Goodman.
- 24 Z. B. Hodge 2003, 102-120.
- 25 Freundschaftliche Liebe [skr. maitrī], Mitgefühl [skr. karunā], Freude [skr. muditā] und Gleichmut [skr. upekṣā].
- 26 English 2002, 227-249.
- 27 Zu den Erzeugungs- und Vollendungsstufen bei tantrischen Ritualen vgl. den Essay von U. Bräutigam.
- 28 Hier folge ich der Analyse der Vajrāvalī in *Lee* 2003, 148ff.
- 29 Vgl. z. B. English 2002, 233. Der Grund ist als gekreuzter Vajra beschrieben. Daß English immer wieder in Ergänzung des Textes von einem Schutzkreis spricht, ist nicht dem Text zu entnehmen und dürfte darauf zurückzuführen sein, daß sie die übliche Mandala-Form als Grundlage nimmt. Tatsächlich scheint es sich um einen quadratischen Raum zu handeln, wie auch die Beschreibung der Erzeugung der vier Wände zeigt.
- 30 Vgl. Lee 2003, 130-148.
- 31 Z. B. Skorupski 1983, 46; Tsuda 1974, 297.
- 32 Ähnliche Kompositionen finden sich auch in Dunkar, Westtibet, und in der Ruine von Saspoltse, Ladakh.

- 33 In Shalu [zhwa lu], einem der Sakya-Schule zuzurechnenden Kloster in Zentraltibet [gtsang], werden in den drei oberen Tempelräumen nach dem Entwurf von Butön [bu ston rin] (1290–1364) ausschließlich Yoga-Tantra-Maṇḍalas dargestellt. Da voll ausgestaltete Maṇḍalas nur in den oberen Tempelräumen zu finden waren, ist es auch fraglich, ob diese öffentlich zugänglich waren.
- 34 Der Tempel von Wanla, der vermutlich dem frühen 14. Jh. zuzuschreiben ist (*Luczanits* 2002), enthält einige solcher Ausnahmen.
- 35 Ich denke da an das Vajradhātu-Maṇḍala in einer Privatsammlung (*Pal* 2003, 115). Hier reicht der Feuer- und Vajra-Kreis über den Thangka-Rand hinaus. Vgl. auch die Cakrasaṃvara- Maṇḍalas des Metropolitan Museum of Art, Sammlung Goenka (*Pal* 1984, 11), und einer nicht genannten Privatsammlung (*Kossak/Singer* 1998, Taf. 2).
- 36 Heller 2004.
- 37 rgyud sde kun btus; bSod-nams-rgya-mtsho/ Tachikawa 1989/1991, Bd. II; Vira/Lokesh Chandra 1995.
- 38 Diese Zuordnung ist keineswegs ungewöhnlich, da Vairocana bis ins frühe 13. Jh. meist als Haupt-Buddha verstanden wurde, erst danach setzte sich Aksobhya in dieser Funktion durch.
- 39 Dies mag auch durch die Fünfergruppen bedingt sein, die das Thangka bestimmen. Es lagen mir keine Details zur Analyse dieser Malerei vor.
- 40 Es handelt sich dabei um das Kosalālaṃkāra von Śākyamitra, Peking Nr. 3326, die Sarvatathāgatatattvasaṃgraha-nāma-mahāyāna-sūtravyākhyā von Ānandagarbha [kun dga' snying po], Peking Nr. 3333, und den relativ kürzesten Kommentar von Buddhaguhya (der Grundtext findet sich in Peking Nr. 112). Kommentare, die sich nur mit dem Haupt-Maṇdala beschäftigen, wurden z. B. von Muditakoṣa und Ānandagarbha verfaßt, wobei letzterer eine etwas andere Form beschreibt. Ein wesentlich rezenterer, aber einflußreicher Text zum Vajradhātu-Maṇdala ist das Kriyāsaṃgraha [bya ba sdus pa], das kürzlich von Skorupski ins Englische übertragen wurde (Skorupski 2002).
- 41 Interessanterweise legt die Struktur des Sarvatathägatattvasamgraha-nāma-mahāyānasūtra ein System von vier Familien nahe. Der Text bezeugt also auch direkt die Periode des Umbruchs.
- 42 Skorupski 1983. Das zugrunde liegende Tantra wurde zum Teil von den gleichen Autoren kommentiert wie das Sarvatathägatatattvasamgraha-nāma-mahāyāna-sūtra.
- 43 Richardson 1990; Luczanits 2004.
- 44 Sarvatathāgatatattvasamgraha-nāma-mahāyāna-sūtra, vgl. Davidson 1995.
- 45 Zur Symbolik des Vajradāthu-Maṇḍala vgl. Snellgrove 1981; Skorupski 1983; Skorupski 2001, 113–123; Skorupski 2002.
- 46 Im Grunde handelt es sich hier um die vier Arten der erleuchteten Aktivitäten [phrin las

- bzhi]: Befriedung, Mehrung, Ermächtigung und Zerstörung.
- 47 Vgl. Skorupski 2001, 120–21. Eine Tabelle der inneren Gottheiten des Vajradhātu-Maṇḍala und ihrer Charakterisierung findet sich in Luczanits 2004, 296–299.
- 48 Sambara ist dort der Feind Indras und Agnis, vgl. *Davidson* 2002, 214.
- 49 Das bezeichnendste ikonographische Element Śivas in der Darstellung Cakrasamvaras ist wohl die im Haar befestigte Mondsichel.
- 50 Eine frühe Darstellung ist z. B. eine Statue des Los Angeles County Museum of Art (LACMA M.85.2.4), vgl. Huntington/Bangdel 2003, 23.
- 51 Vgl. die drei Cakrasamvara-Thangkas in *Luczanits* 2003. Leider sind in der Publikation die Bilder vertauscht: Abb. 7 ist das als Abb. 9 publizierte Bild, Abb. 8 ist unter Abb. 7 zu finden und Abb. 9 ist das als Abb. 8 bezeichnete Bild.
- 52 Eine entsprechende Interpretation des Namens »Cakrasamvara« ist auch »Verhüller der Energiezentren« des Körpers.
- 53 Vgl. Davidson 2002, 206-211, 294-303.
- 54 Vgl. Huntington/Bangdel 2003, 34-35.
- 55 Vgl. Siklós 1996, 4-5.
- 56 Siklós 1996, 38-41.
- 57 Traditionell wird die Form mit drei Köpfen übereinander den Sakyapa, die mit drei Köpfen zu Seiten des Hauptkopfs den Gelugpa zugeschrieben. Dies läßt sich aber nicht einheitlich belegen, vgl. Kat.-Nr.75:1.
- 58 bSod-nams-rgya-mtsho 1983, Nr. 54a.
- 59 Siklós 1996, 28-29.
- 60 Wie Siklós 1996 bemerkt, erinnern diese Teile auch an die über die acht Leichenstätten verteilten Teile Rudras.
- 61 Vgl. z. B. Willson/Brauen 2000, 417–418, nach Tathägataraksita angeführt (Peking Nr. 2860).
- 62 Die Grundlagen zu diesem Beitrag wurden im Laufe eines dreijährigen, von der Österreichischen Akademie der Wissenschaften geförderten Forschungsprojekts (APART) gelegt. Ganz wesentlich profitierte er von einem Seminar, das ich an der University of California in Berkeley halten durfte (Frühjahrssemester 2005). Den Studenten danke ich für die lebhaften Diskussionen, Heinrich Pöll für die Bilder der Ruine von Saspoltse in Ladakh und Andreas Kretschmar für kritische Kommentare und Ergänzungen. Auch ohne die reiche, von Lionel Fournier in jahrelanger Arbeit gesammelte Photo-Sammlung wären mir manche Aussagen nicht möglich gewesen.

# Rezeption und Adaption fremder ästhetischer Elemente in der tibetischen Skulptur

1 Die goldenen Pferdchen sind 4,4 x 2,4 cm groß und wurden erstmals 2001 vorgestellt (Xizang zhizhiqu shannan diqu wenwuju 2001, 45–47). Vgl. Heller 2003a, Abb. 1. Der Silberhirsch mißt 5,6 x 3,5 cm und wurde von Xu Xinguo untersucht, siehe Xu Xinguo 1994, 136.

- 2 Der Chef-Archäologe Xu Xinguo analysierte die Vergoldungstechnik dieses Reliquiars als besondere sogdische Verkleidungstechnik, die sich von der in Tibet und Nepal herkömmlichen Feuervergoldung unterscheidet. Siehe Xu Xinguo 1994 und Heller 1998 für Abbildungen des Reliquiars.
- 3 Siehe *Backus 1981*, 28, Anm. 79 für die Brückentechnologie; *Demiéville 1987*, 203 und *LaRocca 2006* für Rüstungen.
- 4 Pelliot 1961, 6, für die Kanne; Demiéville 1987, 203, für die Kanne und eine goldene Miniaturstadt, die mit Tieren und Reitern auf Pferden dekoriert war; Schaefer 1963, 254 sowie Anm. 42, zitiert aus den Tang-Annalen der Jahre 734, 735, 805, 827, 837 AD die Beschreibung goldener Objekte in Tibet.
- 5 Wangdu/Diemberger 2000, 56 u. Anm. 166.
- 6 Im Jahre 1645 beschrieb der fünfte Dalai Lama diesen Krug in seinem Führer zum Jokhang. Zur Diskussion dieses Silberkrugs und antiker tibetischer Silbergefäße siehe Heller 2002 a; Heller 2004; Richardson 1998a, 254; Carter 1998, 39, Abb. 14; Knauer 1998, 101, Abb. 70 (die Anfertigung des Kruges wird Tibetern zugeschrieben); v. Schroeder 2001, 792–795, Taf. 190 A–D, schreibt jedoch die Herstellung dieses Kruges den Sogdiern zu und datiert ihn ins 8. Jh.
- 7 Prinzessin Wencheng, vgl. *Beckwith 1993*, 23 ff., sowie Kat.-Nrn. 81, 82.
- 8 Richardson 1998a, 208–209, diskutiert die Fragen der späteren Legendenbildung bezüglich der chinesischen Prinzessin, der Einführung des Buddhismus und des Tempelbaus im 7. Jh. Er kommt zu dem Schluß, daß viele ihr zugeschriebene Aktivitäten eigentlich der chinesischen Prinzessin Jincheng, die 710 mit dem tibetischen König Me Agtshom [mes ag tshoms] verheiratet wurde, zuzuschreiben sind.
- 9 Levi 1905, 163–5. Slusser 1982, 39, beschreibt die religiöse Hindu-Praxis der Licchavi-Könige, die auch als Stifter von buddhistischen Klöstern auftraten. Slusser 1982, 33–34, erklärt, daß die Heirat des tibetischen Königs mit einer nepalischen Prinzessin, so wie sie in Tibet überliefert ist, in den Bereich der Legende verwiesen werden sollte. Diese Prinzessin ist in den nepalischen wie tibetischen historischen Quellen bis in das 11. Jh. unbekannt. Vgl. Tucci 1962, 121–130.
- 10 Vgl. Slusser/Vajracharya 1973; Slusser 1982, Abb. 376.
- 11 Weldon 2000, 49, Abb. 8, verweist auf die Ausrichtung der Beine in der Licchavi-Kunst.
- 12 Vgl. Siudmak 2000, Abb. 3, 4 und die umfassende Studie von v. Hinüber 2004. Ich danke Prof. Oskar von Hinüber für die Korrespondenz hinsichtlich der Chronologie dieser Skulpturen.
- 13 Klimburg 1982 zu den Himalaya-Routen; Heller 1998 zu Tibet und Seidenhandel; Sims-Williams 1996 zum Handel von Sogdien nach Indien.

# TIBET Klöster öffnen ihre Schatzkammern

Kulturstiftung Ruhr Essen Villa Hügel 19. August bis 26. November 2006

# T I B E T

Klöster öffnen ihre Schatzkammern

Kulturstiftung Ruhr Essen Villa Hügel

# Inhalt

| Danksagung                                                      | 7   | KATALOG                                       |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------|-----|
| Grußwort                                                        | 8   |                                               |     |
| Zum Geleit                                                      | 9   | I Die Lamdre-Meister: Eine spirituelle        |     |
|                                                                 |     | Überlieferungslinie der Sakya-Schule          | 117 |
| Zum Konzept der Ausstellung                                     | 13  | Die Porträts der frühen Lamdre-Meister        |     |
| Jeong-hee Lee-Kalisch                                           |     | aus dem Kloster Mindröl Ling                  | 119 |
|                                                                 |     | II Buddhistische Gottheiten                   |     |
| ESSAYS                                                          |     | und Lehrmeister in Tibet                      | 153 |
|                                                                 |     | 1. Buddha: Der Erwachte                       | 155 |
| Grundzüge des Buddhismus                                        | 19  | Vom historischen Buddha Śākyamuni zum         |     |
| Andreas Kretschmar und Te'u Chen Dra                            |     | Ādi-Buddha Vajrasattva                        |     |
|                                                                 |     | 1.1. Stūpa                                    | 197 |
| Drepung: Eine monastische Institution                           | 25  | Eine Einführung in Geschichte, Typologie      |     |
| GEORGES DREYFUS                                                 |     | und Symbolik                                  |     |
|                                                                 |     | 2. Dharma: Die Lehre                          | 217 |
| Der Potala – Kloster und Palast                                 | 34  | Schrift und Buchwesen in Indien und Tibet     |     |
| Paphen                                                          |     | 3. Sangha: Die Gemeinde                       | 239 |
|                                                                 |     | Zu den Begriffen Sangha und Yāna              |     |
| Pilgerreisen in Tibet Toni Huber                                | 4 I | 4. Lama: Der Lehrmeister                      | 281 |
|                                                                 |     | Der Lehrer in der buddhistischen Tradition    |     |
| rrt 1 a 1 a                                                     | 0   | 5. Yidam: Die tantrische Meditationsgottheit  | 307 |
| Tibeter an der Seidenstraße                                     | 48  | 6. Ņākinī und Dharmapāla:                     |     |
| Marianne Yaldız                                                 |     | Himmelswandlerinnen und Schutzgottheiten      | 347 |
| Heilige Schriften in Tibet                                      | 54  | III Maṇḍala                                   | 383 |
| Sönam Wangden                                                   |     |                                               |     |
|                                                                 |     | IV Herrscher und Klöster                      | 429 |
| Tantrische Rituale: Eine Einführung                             | 62  | 1. Religiöse Herrscher, ihre Insignien und    |     |
| Uwe Bräutigam                                                   |     | Gebrauchsgegenstände                          | 427 |
|                                                                 |     | 2. Schreine und Altargeräte                   | 473 |
| Maṇḍala – Form, Funktion und Bedeutung                          | 71  | Der Altar im tibetischen Tempel               |     |
| CHRISTIAN LUCZANITS                                             |     | 2.1. Tshatsha: Votivtäfelchen aus Ton         | 499 |
|                                                                 |     | Zu den Ursprüngen der Tshatshas               |     |
| Rezeption und Adaption fremder ästhetischer                     |     | 3. Weihegegenstände im tantrischen Buddhismus | 507 |
| Elemente in der tibetischen Skulptur –                          | _   | 4. Rituelle Musikinstrumente und Masken       | 523 |
| eine Spurensuche Amy Heller                                     | 80  | 5. Tempelbehänge                              | 545 |
|                                                                 |     | V Tibetische Heilkunde                        | 555 |
| Tibetische Malerei                                              | 90  | Grundzüge der tibetischen Heilkunde           | 557 |
| Erberto F. Lo Bue                                               |     | Petra Maurer                                  |     |
| Buddhistische Kunst und ihre Stifter                            | 96  |                                               |     |
| Heather Stoddard                                                | ,-  | Anmerkungen                                   | 582 |
|                                                                 |     |                                               |     |
| Von rechtem Maß und richtiger Zahl –                            |     | Glossar                                       | 62  |
| Ikonometrie in der buddhistischen Kunst Tibets<br>MICHAEL HENSS | 105 | Ausgewählte Literatur                         | 629 |
|                                                                 |     | Synchronoptische Übersicht zum Buddhismus     | ,   |
|                                                                 |     | in Tibet (500 n. Chr.–1940)                   | 65. |
|                                                                 |     | Karte                                         | 662 |

# Katalog

# Wissenschaftliche Gesamtleitung

Prof. Dr. Jeong-hee Lee-Kalisch

#### Wissenschaftliches Lektorat

Dr. Marit Kretschmar Andreas Kretschmar

#### Redaktion

Prof. Dr. Jeong-hee Lee-Kalisch

Dr. des. Juliane Noth

#### Karten

Bernward Kraft

Gregor Verhufen MA

#### Zeittafel

Dr. Karl-Heinz Golzio Gregor Verhufen MA

#### Glossar

Andreas Kretschmar

#### Aufnahmen

Yan Zhongyi (soweit nicht anders gekennzeichnet) Ding Changzheng (Kat.-Nrn. 19b, 57, 62, 88, 122a)

#### Autoren der Essays

Uwe Bräutigam MA, Düsseldorf

Te'u Chen Dragpa, Bonn

Prof. Dr. Georges Dreyfus, Williams College, Williamstown, MA

Dr. Amy Heller, Associate Member, CNRS, UMR 7133,

Michael Henss, Zürich

Prof. Dr. Toni Huber, Humboldt-Universität zu Berlin

Andreas Kretschmar, Köln

Prof. Dr. Erberto Lo Bue, Universität Bologna

Dr. Christian Luczanits, Lumbini International Research Institute, Nepal

Dr. Petra Maurer, Bayerische Akademie der Wissenschaften, München

Paphen, Verwaltung des Potala, Lhasa

Sönam Wangden, Tibet Museum, Lhasa

Prof. Dr. Heather Stoddard, CNRS, Paris

Prof. Dr. Marianne Yaldiz, Staatliche Museen zu Berlin – Museum für Indische Kunst

#### Autoren der Katalogbeiträge

Eva Allinger MA, Universität Wien (EA)

Bernadette Bröskamp MA, Berlin (BB)

Dr. Tilak Raj Chopra, Bonn (TRC)

Dr. Helmut Eimer, Bonn (HE)

Dr. Niels Gutschow, Mackenheim (NG)

Andreas Kretschmar, Köln (AK)

Dr. Marit Kretschmar, Stephanshausen (MK)

Prof. Dr. Jeong-hee Lee-Kalisch, Freie Universität Berlin (JL)

Dr. Petra Maurer, Bayerische Akademie der Wissenschaften, München (PM)

Dr. des. Juliane Noth, Berlin (JN)

Maya Kerstin Stiller, Freie Universität Berlin (MS)

Geshe Pema Tsering, St. Augustin (PT)

Gregor Verhufen MA, Bonn (GV)

Prof. Dr. Marianne Yaldiz, Staatliche Museen zu Berlin – Museum für Indische Kunst (MY)